
DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO 

CICLO A 

2ª Lectura (1 Cor. 1, 26-31) 

 

 

“Dios ha escogido lo débil del mundo” 

 

«Hermanos: Fijaos en vuestra asamblea, no hay en ella muchos 

sabios en lo humano, ni muchos poderosos, ni muchos aristócratas; 

todo lo contrario, lo necio del mundo lo ha escogido Dios para humillar 

a los sabios. Aún más, ha escogido la gente baja del mundo, lo despre-

ciable, lo que no cuenta para anular a lo que cuenta, de modo que nadie 

pueda gloriarse en presencia del Señor. Por él, vosotros sois en Cristo 

Jesús, en este Cristo que Dios ha hecho para nosotros sabiduría, justi-

cia, santificación y redención. 

Y así –como dice la Escritura– el que se gloríe, que se gloríe en 

el Señor.» (1 Cor. 1, 26-31). 

 

“Hermanos: Fijaos en vuestra asamblea, no hay en ella muchos 

sabios en lo humano”: Con estos versos va S. Pablo a demostrarte cómo 

la sabiduría de Dios sobrenada a la sabiduría de los hombres, cosa que 

había dicho en el verso anterior: 



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO 2 

 

«Nosotros predicamos a un Cristo crucificado: escándalo para los 

judíos, necedad para los gentiles; mas para los llamados, lo mismo judíos 

que griegos, un Cristo, fuerza de Dios y sabiduría de Dios. Porque la 

necedad divina es más sabia que la sabiduría de los hombres, y la debi-

lidad divina, más fuerte que la fuerza de los hombres.» (1 Cor. 1, 23-25). 

 

El imperativo de S. Pablo: “fijaos (mirad)”, es una exhortación a 

que prestes la debida atención a la obra de Dios en la nulidad humana, 

pero, además, está indicando a cada uno de nosotros que examine su pro-

pia vocación, su llamada a la salvación, pues siendo cada cual tan indigno 

y tan inútil, sin embargo, Dios ha querido fijarse en ti. 

 

Al mostrar S. Pablo la deficiencia de “sabios en lo humano” dentro 

de las asambleas cristianas, está indicando de rebote que la sabiduría de 

estos cristianos es divina, pues Dios sólo obra en la nada, en la nulidad, 

en la ignorancia humana, para que brille la sabiduría divina: 

 

«CRITERIOS MUNDANOS. 

Quien es sabio según la carne está lleno de una gran necedad; y 

éste es el mayor necio, el que no quiere rechazar la doctrina corrupta. 

Los ignorantes son convencidos mejor. En efecto, como no poseen tanta 

arrogancia, no se tienen por sabios.» (S. JUAN CRISÓSTOMO, Homilías 

sobre la Primera Carta a los Corintios, 5, 2; PG 61, 39-40). 

 

Puedes concluir con certeza que el cristianismo se fue implantando 

en el mundo con personas de los estratos sociales más bajos, sin que ello 

fuera óbice para que también aparecieran personajes de la altura de S. 

Pablo, S. Mateo, Apolo, Dionisio el Areopagita, Cornelio, José de Ari-

matea, Nicodemo… 

 

“Ni muchos poderosos”: Al igual que la sabiduría, que acaba de 

mencionar S. Pablo, el poder de Dios sobrenada al poder de los hombres: 

 

«Nosotros predicamos a un Cristo crucificado: escándalo para los 

judíos, necedad para los gentiles; mas para los llamados, lo mismo judíos 

que griegos, un Cristo, fuerza de Dios y sabiduría de Dios. Porque la 

necedad divina es más sabia que la sabiduría de los hombres, y la debi-

lidad divina, más fuerte que la fuerza de los hombres.» (1 Cor. 1, 23-

25). 



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO   3 

 

Dios no necesita la espada romana o la daga sicaria para desarrollar 

su plan de salvación, sino tres clavos para sujetarse al madero del dolor. 

¿Que desconcierta? –¡Pues claro! ¡Y mucho! Pero aquí está contenida la 

omnipotencia de Dios a la que no pueden hacer frente todos los ejércitos 

de la tierra, con su armamento de antes o de ahora. 

 

¿Dónde está ahora el asesino de Alejandro Magno?: 

 

«Alejandro de Macedonia, hijo de Filipo, partió del país de Kittim, 

derrotó a Darío, rey de los persas y los medos, y reinó en su lugar, em-

pezando por la Hélada. Suscitó muchas guerras, se apoderó de plazas 

fuertes y dio muerte (asesinó) a reyes de la tierra. Avanzó hasta los con-

fines del mundo y se hizo con el botín de (saqueó) multitud de pueblos. 

La tierra enmudeció en su presencia y su corazón se ensoberbeció y se 

llenó de orgullo. Juntó un ejército potentísimo y ejerció el mando sobre 

tierras, pueblos y príncipes, que le pagaban tributo.» (1 Mac. 1, 1-4). 

 

¿Dónde está ahora Pilato? ¿Y Anás y Caifás? ¿Y Herodes? –¡Des-

aparecieron para siempre! ¿Dónde sus mesnadas? ¿Sus imperios? 

¿Dónde…? –¡Desaparecieron para siempre! 

 

¿Desapareció el pueblo fundado por Cristo Jesús, la Iglesia? –No. 

Y han pasado ya más de 2.000 años. ¿No te dice algo esto? –Sí; que está 

detrás y dentro de la Iglesia el mismísimo Dios llevando la historia a su 

fin deseado. Aquí se hace patente un “Diseño Inteligente” al que no pue-

den acceder todas las fuerzas creadas. 

 

¿Me estás diciendo que el cordero vencerá al lobo? –Sí; el “Cor-

dero degollado” venció y se sienta en el trono por los siglos: 

 

«Gritan (una muchedumbre inmensa) con fuerte voz: “La salva-

ción es de nuestro Dios, que está sentado en el trono, y del Cordero.” Y 

todos los Ángeles que estaban en pie alrededor del trono de los Ancianos 

y de los cuatro Vivientes, se postraron delante del trono, rostro en tierra, 

y adoraron a Dios diciendo: “Amén. Alabanza, gloria, sabiduría, acción 

de gracias, honor, poder y fuerza, a nuestro Dios por los siglos de los 

siglos. Amén.”» (Ap. 7, 10-12). 

 



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO 4 

“Ni muchos aristócratas”: Si no le era necesaria a Dios la sabidu-

ría ni el poder humanos, tampoco le era necesaria la diplomacia de castas, 

que participan de sabiduría y poder humanos. Dios no necesita nada que 

haya inventado el hombre, sumergido en el pecado, sino que Dios cons-

truye en la nada de la sabiduría, del poder o de la aristocracia. 

 

“Todo lo contrario, lo necio del mundo lo ha escogido Dios para 

humillar a los sabios”: La pretensión autosalvadora del hombre con aires 

sapienciales, heredada del paraíso de Adán, no puede conseguir su fin 

salvífico, antes, al contrario, cuanto más corre en su consecución, más se 

aleja de la realidad, pues lleva un camino contrario al plan redentor del 

Señor. 

 

Y es tal la ignorancia de la pretendida sabiduría humana, que quedó 

sumida en una noche de ignorancia pavorosa. Sin embargo, los conside-

rados como ignorantes, pero iluminados por la sabiduría divina, llegaron 

más lejos que los sabios de este mundo: 

 

«LO DÉBIL, LA FUENTE DEL PODER. 

Las necedades del mundo son: que la Virgen dio a luz y que el Hijo 

de Dios fue crucificado. El mundo piensa que creer esto es una necedad; 

por lo tanto, Dios, para confundir al mundo, eligió a quienes creen lo que 

el mundo juzga una necedad. Por lo tanto, son confundidos los sabios al 

ver que son muchos los que creen lo que niegan unos pocos… Igualmente, 

ven que las debilidades señaladas de Cristo dominan sobre los demonios 

y hacen milagros. Lo débil y la pasión del Salvador son una injuria para 

el mundo que desconoce que se trocan en fuerza, porque se permitió pa-

decerlas para vencer la muerte. Porque la gloria es propia del que pa-

dece, y del que hace padecer la condena, cuando se padece injustamente 

y, pudiendo, no quiere resistirse.» (AMBROSIÁSTER, Comentario a la Pri-

mera Carta a los Corintios; CSEL 81/2, 18-19). 

 

No se trata de un mero dejar humillada Dios la sabiduría del hom-

bre, que humillada queda, sino que Dios tiene que reducir a la nada esa 

pretensión estúpida autosalvadora del hombre, para así poder Dios salvar 

al hombre, pero desde la sabiduría de Dios, no del hombre. 

 

La sabiduría humana no tiene ningún valor en orden a la salvación 

del hombre, pero lo peor está en que el hombre que se cree sabio no acepta 

la sabiduría divina, porque la cree necia, sin valor que merezca la pena. 

 



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO   5 

“Aún más, ha escogido la gente baja del mundo, lo despreciable, 

lo que no cuenta para anular a lo que cuenta”: Se entiende que, según 

una apreciación meramente humana, “la gente baja del mundo” carece 

de sabiduría, poder o nobleza; por tanto, no encontrará oposición la gracia 

de Dios en esta gente sencilla, se abrirán al proyecto salvífico divino y 

conseguirán la sabiduría, fuerza y nobleza divinas que no consiguieron 

los que así lo pretendían en el mundo: los mundanos. 

 

Ilumina no poco saber dónde elige Dios a sus hijos. Será de entre 

los humildes de donde Dios saque sus huestes salvadoras. Dios podrá con-

tar contigo si te abajas a lo que el mundo llama necedad, flaqueza, nuli-

dad, es decir, a lo que nosotros llamamos humildad. 

 

Pero para que Dios te elija desde la humildad, antes tiene que hu-

millar tu soberbia: “lo que cuenta”. ¡Ayúdale tú a Dios para que haga 

esta tarea de anular en ti lo que no proviene de Dios, sino de ti contra la 

voluntad de Dios, para que ahora se haga la voluntad de Dios, aún en 

contra de ti! 

 

“De modo que nadie pueda gloriarse en presencia del Señor”: La 

clave de todo lo anterior está en esta frase: “De modo que nadie pueda 

gloriarse”. Se impone el vacío total de lo humano para que resplandezca 

la plenitud de lo divino. Dios sólo obra en la nada. Y de la nada saca una 

hermosa creación nueva. Es irreverente darle a Dios material para obrar. 

Dios no necesita de nada, más bien precisa de tu nada para poner en ese 

vacío algo y todo de sí. Por tanto, Dios elige al ignorante, al pobre, al 

abatido, al que el mundo reputa por nada. Así el mundo podrá reconocer 

en la nada la nueva creación. La criatura carece de razón posible para 

gloriarse en acción alguna en la salvación del hombre. La restauración del 

hombre es una “nueva creación”, cosa en la que la criatura nada tiene 

que hacer. La salvación del hombre es toda obra exclusiva de Dios; y toda 

pretensión humana, de intervenir en esta acción salvífica, que es estricta-

mente divina, no es más que infinita necedad en el hombre. 

 

De aquí, como conclusión, que la virginidad sea la mejor disposi-

ción humana para una encarnación. 

 

“Por él, vosotros sois en Cristo Jesús, en este Cristo que Dios ha 

hecho para nosotros sabiduría”: La sabiduría que no encontró el mundo 

frente a Dios, la encontró el hombre reputado por el mundo como necio, 



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO 6 

pero que como este hombre está en Cristo Jesús, participa de la sabiduría 

infinita de Dios. 

 

Toda la grandeza del hombre está en su unión con Cristo Jesús. Lo 

que no está en Cristo Jesús, está llamado al fracaso sempiterno. El hom-

bre, que es nada, comienza a ser algo en Cristo Jesús, no en el mundo. 

 

“Justicia, santificación y redención”: “Justicia” y “santifica-

ción” son una misma cosa. La unión con Cristo Jesús te incorpora a su 

justicia y santificación. 

 

La “redención”, que es la causa de tu liberación del pecado y de la 

muerte, supone en Jesús asumir el pecado de la humanidad, y la humani-

dad asumir la justicia de Cristo Jesús. 

 

«A quien no conoció pecado, le hizo pecado por nosotros, para que 

viniésemos a ser justicia de Dios en él.» (2 Cor. 5, 21). 

 

La obra del Padre en su Hijo consiguió tu justicia, tu santificación, 

tu redención. Y lo consiguió con la locura loca de la cruz, para confusión 

de la cuerda cordura de la pretendida sapiencia humana. 

 

“Y así –como dice la Escritura– el que se gloríe, que se gloríe en 

el Señor”: Porque como ha sido descalificada por Dios la sabiduría de 

este mundo como “necia”, Dios elige al considerado como necio para el 

mundo haciéndolo sabio según Dios. Dios no quiere servirse de la nece-

dad del mundo, llamada sabiduría mundana, para propagar el evangelio, 

pues la sabiduría humana no salva, no convence, no tiene virtud suficiente 

para comprometer una vida entera en el servicio del Dios creador de cielo 

y tierra. 

 

Parece que S. Pablo tiene aquí presente al profeta Jeremías: 

 

«Así dice Yahveh: No se alabe el sabio por su sabiduría, ni se alabe 

el valiente por su valentía, ni se alabe el rico por su riqueza; mas en esto 

se alabe quien se alabare: en tener seso y conocerme, porque yo soy Yah-

veh, que hago merced, derecho y justicia sobre la tierra, porque en eso 

me complazco.» (Jer. 9, 22-23). 

 



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO   7 

3ª Lectura (Mt. 5, 1-12) 

 

 

“Estad alegres y contentos, porque vuestra recompensa será 

grande en el cielo” 

 

«En aquel tiempo, al ver Jesús al gentío subió a la montaña, se 

sentó y se acercaron sus discípulos, y él se puso a hablar enseñándoles: 

Dichosos (bienaventurados) los pobres en el (de) espíritu, porque 

de ellos es el Reino de los cielos. 

Dichosos (bienaventurados) los sufridos (mansos), porque ellos 

heredarán la tierra. 

Dichosos (bienaventurados) los que lloran, porque ellos serán 

consolados. 

Dichosos (bienaventurados) los que tienen hambre y sed de la 

justicia, porque ellos quedarán saciados. 

Dichosos (bienaventurados) los misericordiosos, porque ellos al-

canzarán misericordia. 

Dichosos (bienaventurados) los limpios de corazón, porque ellos 

verán a Dios. 

Dichosos (bienaventurados) los que trabajan por la paz, porque 

ellos se llamarán “los hijos de Dios”. 



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO 8 

Dichosos (bienaventurados) los perseguidos por causa de la jus-

ticia, porque de ellos es el Reino de los cielos. 

Dichosos (bienaventurados) vosotros cuando os insulten, y os 

persigan, y os calumnien de cualquier modo por mi causa. Estad ale-

gres y contentos, porque vuestra recompensa será grande en el cielo.» 

(Mt. 5, 1-12). 

 

Las Bienaventuranzas forman el exordio del grandioso Sermón 

de la Montaña, al que se le llama con mucha razón la Carta Magna del 

Reino Mesiánico, pronunciada por el mismo Jesucristo, y se le ha com-

parado a la antigua legislación mosaica dada al pueblo de Dios en el 

monte Sinaí. 

 

▪ La legislación de Moisés se pronunció entre truenos, relámpa-

gos y centellas, por medio de ángeles, sirviendo de intermedia-

rio Moisés. Se escribió en tablas de piedra y se la llamó ley de 

esclavitud (cf. Gál. 4, 24). 

▪ La nueva legislación te la comunica el mismo Hijo de Dios por 

sí mismo, como supremo legislador, hablando directamente con 

los hombres como un padre con sus hijos, sentado en medio de 

ellos en la falda de una montaña llena de encantos. 

 

Auditorio: El auditorio estaba compuesto por los discípulos y mul-

titud de gentes de todas partes, aunque en el v. 12 parece dirigirse a los 

apóstoles: 

 

«Alegraos y regocijaos, porque vuestra recompensa será grande 

en los cielos; pues de la misma manera persiguieron a los profetas ante-

riores a vosotros.» (Mt. 5, 12). 

 

Marco topográfico: Jesús sube al monte en busca de soledad para 

entregarse a la oración, y sube también a la mañana para elegir a los doce 

discípulos. Al bajar de la montaña con los doce, en las faldas de la misma 

montaña, teniendo por auditorio al pueblo, comienza el Sermón de la 

Montaña. 

 

Cronología: el Sermón de la Montaña, tal como se te presenta, es 

un auténtico “programa” de actitud cristiana, y, como a tal, le corres-

ponde orgánicamente ser colocado en el frontispicio de la catequesis de 

Jesús, pero se lo estorba el que ya haya seguido tanta gente a Jesús, y de 

tantos lugares, lo cual hace suponer que ya había llevado algún tiempo 



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO   9 

predicando y aglutinando gentes. Sin embargo, si, como dice S. Lucas, 

eligió entonces a sus apóstoles, entonces tuvo que ser al inicio de su vida 

pública: 

 

«Sucedió que por aquellos días se fue él al monte a orar, y se pasó 

la noche en la oración de Dios. Cuando se hizo de día, llamó a sus discí-

pulos, y eligió doce de entre ellos, a los que llamó también apóstoles.» 

(Lc. 6, 12-13). 

 

El discípulo perfecto: Las Bienaventuranzas suponen un valor su-

praconceptual que no se puede envolver en la red de una idea. Encerrar 

esos valores teológicos en fórmulas antropológicas es como definir con 

cifras aritméticas el perfume de una flor. 

 

Las Bienaventuranzas son la autobiografía psicológica de Cristo 

Jesús, el ideal de la santidad cristiana. 

 

Un filósofo podrá precisar la evolución semántica de la palabra 

“pobre”, y los antecedentes de su incorporación al vocabulario evangé-

lico, mas para entender lo que pensaba Jesús hay que adoptar, por lo me-

nos en espíritu, la actitud de S. Francisco de Asís. 

 

“En aquel tiempo, al ver Jesús el gentío, subió a la montaña”:  

 

«ASCENSIÓN A LAS ALTURAS. 

El Señor, que iba a conducir a sus discípulos de lo terreno y bajo 

a lo alto y excelso, subió con ellos a un monte… Subió, pues, el Señor al 

monte para transmitir a sus discípulos, que estaban abandonando las co-

sas terrenas y buscando las de arriba, como a quienes se hallan ya en lo 

alto, los preceptos de los mandatos celestes.» (CROMACIO DE AQUILEYA, 

Comentario al Evangelio de Mateo, 17, 1, 1-2; CCL 9A, 268: BPa 58, 

145-146). 

 

Comienza este primer verso de las Bienaventuranzas con una as-

censión mística: “subió a la montaña, se sentó, y se acercaron los discí-

pulos” (incipientes). Terminan las Bienaventuranzas con otra ascensión, 

pero ascética: “bienaventurados cuando os insulten, y os persigan, y os 

calumnien… Alegraos y regocijaos”. Esta ascensión es la de los perfec-

tos: la cruz. 

 



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO 10 

En las dos ascensiones brilla la paz: 1ª ascensión: se sentó, se acer-

caron los discípulos, y 2ª ascensión: alegraos y regocijaos. El verdadero 

cristiano se alegra en la prosperidad y en la adversidad, porque se cree en 

las manos providentes de Dios, que envía lo que el hombre necesita en 

cada momento. 

 

“Al ver… subió”: Adoptó la actitud de cátedra. Jesús se fija (“al 

ver”) en las muchedumbres, no le pasan desapercibidas. 

 

¿Qué motivó este movimiento ascensional? –La visión de la mu-

chedumbre, “porque estaban vejados y abatidos como ovejas que no tie-

nen pastor” (Mt. 9, 36). Cada hombre es una muchedumbre de indigen-

cias. Jesús vio a la muchedumbre sumergida en la ignorancia que lleva a 

la perdición. 

 

Sólo Dios puede subir. Pero le pueden acompañar en esta ascensión 

a la montaña todos los que participan de sus poderes por legítima trans-

misión. 

 

Todo apóstol debe moverse (“subir”) a misericordia ante las mu-

chedumbres y dedicarles todo el tiempo preciso que necesiten para ins-

truir en orden a la salvación. 

 

La subida al monte (Calvario), Cátedra del Redentor, es de una elo-

cuencia eficaz. La subida al monte, donde Dios y el hombre se comunican 

(oración), es de una eficacia elocuente. Acción y pasión, es decir, oración 

y cruz, son los dos pies que mueven ascensionalmente hacia el monte de 

la misericordia. 

 

“Se sentó”: Se estabilizó en el magisterio de las alturas redentoras. 

 

«¿Quién subirá al monte de Yahveh (del Señor)?, ¿quién podrá es-

tar en su recinto santo? –El de manos limpias y puro corazón, el que a la 

vanidad no lleva su alma (su mano), ni con engaño jura. Él logrará la 

bendición de Yahveh, la justicia (santificación) del Dios de su salvación. 

Tal es la raza de los que le buscan, los que van tras tu rostro, oh Dios de 

Jacob.» (Sal. 24, 3-6). 

 

“Y se acercaron sus discípulos”: Los que son de Dios se acercan, 

no se alejan, pues Jesús atrae, aunque deja en libertad para seguirlo vo-

luntariamente. 



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO   11 

 

Al acercarse los discípulos ya tenemos la Iglesia en ciernes, en for-

mación, en marcha, aglutinada junto a Jesús hasta la consumación de los 

siglos. 

 

Dos opciones tiene el hombre sobre la tierra en el seguimiento de 

una finalidad ontológica: 1ª) Jesús propone su seguimiento, 2ª) el mundo 

propone también su seguimiento. El seguimiento de Jesús viene impul-

sado por el Padre, y el seguimiento del mundo viene impulsado por Sata-

nás. El seguimiento de Jesús alcanza la vida eterna, el cielo, y el segui-

miento del mundo alcanza la muerte eterna, el infierno. 

 

La precisión del evangelio indicando el acercamiento a Jesús viene 

a desandar el ocultamiento de Adán entre la hojarasca del Paraíso (cf. 

Gén. 3, 8). 

 

“Y él se puso a hablar enseñándoles”: A diferencia de Moisés, que 

recibe la ley, Jesús la da por sí mismo, pues es el mismo Dios del Sinaí, el mismo 

que le dio la ley a Moisés. 
 

La enseñanza (didaché) es oficio fundamental del apóstol. Esta 

orientación pastoral de los hombres hacia Dios les conseguirá la salva-

ción. ¿Pero qué dirá Jesús?: 

 

1. Las tres primeras bienaventuranzas irán en oposición frontal 

contra el mundo, que no piensa más que en riquezas, honores 

y placeres. Cristo Jesús enseña, por el contrario, que estas cosas 

son un obstáculo para la verdadera felicidad. Hay que oponerse: 

▪ Al amor de las riquezas, con la pobreza (“los pobres”). 

▪ A los deseos de honores, con la humilde mansedumbre (“los 

mansos”). 

▪ A los placeres mundanos, con la penitencia (“los que llo-

ran”). 

2. Siguen después tres principios fundamentales que han de regir 

la vida del cristiano: 

▪ Las relaciones para con Dios, haciendo su santísima volun-

tad (“hambre de la justicia”). 

▪ Las relaciones para con el prójimo, ejerciendo con él la ca-

ridad fraterna (“los misericordiosos”). 

▪ Las relaciones para consigo mismo, procurando la limpieza 

del alma (“los limpios de corazón”). 



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO 12 

3. Finalizan las tres últimas bienaventuranzas con la meta de toda 

perfección cristiana, aunque las dos últimas pueden reducirse 

a una y única: 

▪ Propagación del Evangelio de la paz con la palabra y el 

ejemplo (“los que trabajan por la paz”). 

▪ Participación en la Cruz de Cristo por las persecuciones 

(“los perseguidos”). 

▪ Participación en la Cruz de Cristo por los sufrimientos 

(“cuando os insulten, y os persigan, y os calumnien de cual-

quier modo por mi causa”). 

 

“Bienaventurados (makavrioi)”: Son los felices en sentido reli-

gioso, no se refiere a la carcajada callejera y mundana. Es una expresión 

de felicitación muy grata, profunda, estable. Es un anticipo de la eterni-

dad. 

 

“Los pobres (ptwcoi;)”: Son una categoría concreta de personas 

que reciben como una gracia, no como mérito, el tesoro del Reino. El 

pobre no se gana la limosna que le ofrecen, sino que la recibe agradecido 

La pobreza evangélica es una gracia sobrenatural que Dios concede a los 

miembros de su Iglesia. 

 

La 1ª bienaventuranza se opone a las falsas ideas que del Reino 

Mesiánico enseñaban por entonces los fariseos. Esperaban un Mesías que 

les había de colmar de riquezas y bienes terrenales. Se opone también a 

tus tendencias naturales, que rehúyen la pobreza como uno de los mayo-

res males. 

 

El término griego ptwcoi; (pobres) tiene un sentido amplio y no 

sólo se refiere a una pobreza de espíritu, sino también efectiva, actual, 

real. En sentido más amplio, puede entenderse también esta bienaventu-

ranza de los ricos que, a pesar de los bienes que poseen, conservan su 

corazón despegado de ellos y están dispuestos a dejarlos, si esa fuera la 

voluntad de Dios. El mejor ejemplo de pobreza lo tenemos en Cristo Je-

sús. 

 

La palabra “pobre” en la Biblia es privilegiada y está cargada de 

un sentido más amplio que el mero carecer de recursos materiales. En 

hebreo (aniyyim) tiene como significado: encorvado, humillado, abru-

mado (anawin). El pobre lleva una vida dura, aflictiva, sufrida; nada es-



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO   13 

pera de este mundo, y por ello se confía a Dios y le suplica. Cristo vendría 

a salvar a estos pobres a quienes llama bienaventurados: 

 

Los pobres, en labios de Jesús y a oídos del pueblo galileo, son los 

“anawin” de Isaías: 

 

«El espíritu del Señor Yahveh está sobre mí, por cuanto que me ha 

ungido Yahveh. A anunciar la buena nueva a los pobres me ha enviado, 

a vendar los corazones rotos; a pregonar a los cautivos la liberación, y 

a los reclusos la libertad; a pregonar año de gracia de Yahveh, día de 

venganza de nuestro Dios; para consolar a todos los que lloran.» (Is. 61, 

1-2). 

 

Las riquezas derivan hacia la propia persona una de las actitudes 

teocéntricas esenciales al sentido de Dios: la confianza en Él; por eso el 

rico es connaturalmente orgulloso, se apoya en los placeres, se olvida del 

sentido del pecado; lo que le hace difícil la conversión e incorporación al 

Reino de Dios. Jesús, siendo rico, se hace pobre para dar ejemplo. 

 

Ante todo, la pobreza tiene un sentido ascético, no un sentido úni-

camente económico o social. Aunque nadie tuviera necesidad de tu ayuda 

personal y de tus medios materiales, deberías hacerte pobre por motivos 

ascéticos, pues sólo así sentirás la dependencia que debes sentir de Dios. 

 

No busques riquezas, pues Dios no amará en ti lo que aborreció en 

sí. 

 

“De espíritu, (pneuvmati)”: La palabra “espíritu” es casi sinónima 

de corazón; así se puede decir: los pobres de corazón, los desprendidos 

de las cosas de este mundo, los que no tienen su corazón apegado a algo 

creado. Estos pobres son los que sienten la necesidad de Dios para sub-

sistir. 

 

“Porque de ellos es el Reino de los Cielos”: A la pobreza se le 

promete la máxima riqueza: “el Reino de los Cielos”: la promesa que 

viene a anunciar Jesús en su Evangelio. Viene así la riqueza a constituirse 

en obstáculo para lograr la auténtica riqueza, que es Dios. Apartado el 

obstáculo de la riqueza, aparece el Reino de los Cielos; como abierta la 

ventana, entra el Sol en la estancia. 

 



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO 14 

Lo contingente no tiene entrada en lo absoluto, lo temporal no tiene 

entrada en lo eterno, lo creado no tiene entrada en lo increado; de aquí 

que sólo los carentes de contingencias, temporalidades y creaturas, es de-

cir, los pobres, tienen entrada en el “Reino de los Cielos”. 

 

“Bienaventurados los mansos (praei:V)”: Es la atmósfera espiri-

tual del concepto de la pobreza bíblica, una especialización de la pobreza. 

Esta 2ª bienaventuranza es un desdoblamiento de la primera y se halla 

íntimamente ligada con la humildad. 

 

No tiene cabida la ira en quien vive y ama la pobreza. El pobre no 

tiene algo que defender y por ello es espontáneamente manso. El verda-

dero pobre es connaturalmente manso. Cristo llama bienaventurados a 

los que en medio de las adversidades no se dejan dominar por la ira o la 

impaciencia, sino que con resignación y humildad se someten a la Divina 

Providencia. 

 

«PACIENTE EN LAS OFENSAS. 

La persona mansa ni provoca el mal ni es provocada por el mal. 

Las cargas del pecado no prevalecen contra tales personas, puesto que 

ellos no son la cusa del pecado. El manso es aquel que se alegra más en 

sufrir la ofensa que en cometerla. Pero, a menos que uno no tema ser 

ofendido, no podrá mantenerse sin pecado. Lo mismo que la cizaña nunca 

falta en el campo, los provocadores nunca faltan en el mundo. En verdad, 

es auténticamente manso aquel que, habiendo sido ofendido, ni hace el 

mal ni piensa en hacerlo.» (ANÓNIMO, Obra Incompleta sobre el Evan-

gelio de Mateo, 9; PG 56, 681). 

 

“Porque ellos heredarán la tierra”: Poseer, heredar la tierra, era 

la gran esperanza del Antiguo Testamento, y Jesús como buen pedagogo 

religioso lo recuerda, pero refiriéndose al Reino de Dios, a la Vida eterna. 

También, durante el tiempo presente, los mansos poseen los corazones 

terrenos de los hombres. 

 

La promesa que le hace Dios al hombre para que domine la tierra 

y la someta (cf. Gén. 1, 26, 28-30) es un privilegio reservado ahora sólo 

a los pobres. Ellos poseen todo, pero los ricos son poseídos por lo mismo 

que ellos creen poseer: se convierten en esclavos. 

 

“Bienaventurados los que lloran (penqou:nteV)”: Los que lloran 

se contraponen a los que ríen. Éstos son los que se entregan a los placeres 



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO   15 

mundanos, y, por consiguiente, los que lloran no son precisamente los 

tristes o melancólicos, sino los que, siguiendo a Cristo, entran por el ca-

mino del sacrificio, renuncian a los pasatiempos terrenos y llevan su cruz 

en pos de Cristo. 

 

Resulta desconcertante que sea la tribulación la que proporcione al 

hombre el consuelo gozoso que busca en esta vida temporal y terrena, y 

por esta misma razón los mundanos huyen de la cruz, que la creen estéril, 

innecesaria y perniciosa. Pero para que esta desorientación del hombre no 

incida negativamente en su vida, viene Cristo Jesús a orientarlo y condu-

cirlo al gozo temporal y eterno. 

 

“Porque ellos serán consolados”: El dolor, el sufrimiento, pasó en 

la catequesis apostólica como la sementera de la alegría. Los que lloran 

los propios pecados y los del mundo, serán consolados ya aquí en esta 

tierra, pero especialmente en el Reino de los Cielos. El consuelo adquiere 

en las Sagradas Escrituras la ternura de la madre con su hijo; así Dios 

con su pueblo afligido. 

 

«EL CONSUELO DE LOS QUE LLORAN. 

Quienes lloran reciben consuelo cuando el dolor que es la causa 

de ese llanto cesa. Quienes lloran por sus propios pecados y obtienen el 

perdón serán consolados en esta vida. Los que lloran por los pecados 

ajenos ¿serán consolados en la vida futura? También. Mientras están en 

el mundo, al no conocer la acción de la providencia de Dios y no saber 

claramente quiénes han caído bajo la influencia del diablo, lloran por 

todos los pecadores, incluso por los que sin mala intención eligen el mal. 

Ven a todos los pecadores como golpeados por el diablo. Ven también 

claramente que quienes son de Dios no pueden perecer y que los que pe-

recen no son de Dios. Nadie puede escapar de las manos de Dios. Una 

vez que su llanto finalice serán consolados. Sin mezcla de sufrimiento, se 

regocijarán sólo en su bienaventuranza.» (ANÓNIMO, Obra Incompleta 

sobre el Evangelio de Mateo, 9; PG 57, 225-226). 

 

“Bienaventurados los que tienen hambre (peinw:nteV) y sed de la 

justicia”: Está en paralelismo con humillados; así como “ricos” está en 

paralelismo con “potentados” (opresores) y soberbios de corazón. Tene-

mos, pues, en esta bienaventuranza una irisación más de la figura del po-

bre bíblico, aureolada con su misma atmósfera espiritual. 

 



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO 16 

Se trataría del deseo ardiente de cumplir perfectamente la voluntad 

divina. Se opone frontalmente a la tibieza, la flojera, la pereza en el bien… 

 

“Porque ellos serán saciados”: La saciedad viene con la posesión 

de Dios, y, con Dios viene todo el bien, pues el hombre no se conforma 

con menos que con Dios. 

 

“Bienaventurados los misericordiosos (ejlehvmoneV)”: La miseri-

cordia es inseparable de la caridad y de la gracia santificante, que se ejerce 

generosamente sobre la miseria. Se opone al materialismo y al positi-

vismo farisaico, que desprecia a los pobres, a los desgraciados y a los 

pecadores. 

 

Jesús te enseña a compadecerte de las miserias espirituales y mate-

riales de tus hermanos y a colaborar por tu parte para remediarlas. 

 

“Misericordia”: Es dar el corazón a los míseros (miseris-cor-dare). 

La misericordia alcanza su expresión más alta en el perdón hacia el peca-

dor que te ofende. Alcanzas misericordia cuando socorres al mísero. 

 

“Porque ellos alcanzarán misericordia”: El premio que se te pro-

mete en esta bienaventuranza es la misericordia que Dios tendrá contigo 

aquí en esta vida perdonando tus pecados y dándote la gracia santificante, 

y en la otra vida dándote la gloria eterna. 

 

¿Qué es lo que mueve al Dios misericordioso? -La misericordia 

sobrenatural humana. La pretensión justiciera de querer mover a Dios en 

favor propio es tan repugnante como el insulto para alcanzar el favor de 

cualquier ser humano. 

 

“Bienaventurados los limpios (kaqaroi;) de corazón (kardiva/)”: 

Significa la purificación de lo interior del hombre, en contraposición a la 

purificación exterior de los fariseos que sólo limpiaban por fuera (la copa 

y el plato), pero por dentro estaban impuros: 

 

«¡Ay de vosotros, escribas y fariseos hipócritas, que purificáis por 

fuera la copa y el plato, mientras por dentro están llenos de rapiña e 

intemperancia!» (Mt. 23, 25). 

 

Pureza de corazón es inmunidad intrínseca de toda mancha moral, 

visible a los ojos de Dios; es inmunidad de todo pecado. 



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO   17 

 

Es ilusión pseudomística intentar llegar a Dios sin pureza de vida, 

fraguada en purificación de ascesis. 

 

“Porque ellos verán a Dios”: Ver a Dios es la máxima gracia y 

suprema felicidad del hombre. En los escritos apostólicos se mantiene 

viva la persuasión de la trascendencia e invisibilidad de Dios que “mora 

en una luz inaccesible” (1 Tim. 6, 16). Todo el que vive en la esperanza 

de ver a Dios tal como es, “se purifica a sí mismo, como Él es puro” (1 

Jn. 3, 3). Los limpios de corazón son los limpios de todo pecado. 

 

«VER A DIOS EN LA CREACIÓN. 

“Porque ellos verán a Dios”. ¿Cómo, pues, dijo que “a Dios nadie 

lo ha visto jamás”? (Jn. 1, 18) Decimos que Él es visto y captado por el 

pensamiento, o bien que vemos a Dios en la Sagrada Escritura con los 

ojos del conocimiento, o que por la sabiduría que aparece en el universo 

es posible ver al que lo hizo sabiamente, de forma parecida a como, en 

los objetos elaborados por los hombres, de algún modo, por la inteligen-

cia, es visto el hacedor de la obra que tenemos delante. No se ve la natu-

raleza del que la modeló, sino únicamente su destreza técnica. De igual 

forma, quien ve en la creación a Dios no descubre la sustancia, sino la 

sabiduría del que ha hecho todas las cosas. En consecuencia, el Señor 

dice la verdad al afirmar que “Dios será visto por los limpios de cora-

zón”, y la Escritura no engaña al afirmar que nadie ha visto a Dios y que 

nadie puede verlo.» (APOLINAR DE LAODICEA, Fragmentos sobre el 

Evangelio de Mateo, 13; MKGK 5). 

 

“Bienaventurados los que trabajan por la paz (eijrhnopoioiv)”: 

Esta bienaventuranza se refiere especialmente a: 

 

▪ La paz del hombre para con Dios, por medio de la gracia santi-

ficante y el perdón de los pecados. 

▪ La paz de los hombres entre sí, por medio de la caridad fraterna. 

▪ La paz de los pueblos y naciones, que por la fe e incorporación 

a la Iglesia habían de formar un solo cuerpo místico con Cristo 

como Cabeza y fuente de vida sobrenatural. 

▪ La paz del hombre para consigo mismo. 

 

“Porque ellos se llamarán «los hijos de Dios»”: El nombre ex-

presa el ser substancial de un ente personal: al decir: “se llamarán hijos 

de Dios”, está diciendo que son hijos de Dios; porque los pacíficos imitan 



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO 18 

de modo especial al Hijo natural del Padre, a Jesucristo, y porque se ase-

mejan al Dios de la paz. 

 

«LAS BENDICIONES DE LA PAZ. 

Aquí no se contenta el Señor con eliminar toda disensión y enemis-

tad de unos con otros, sino que nos pide algo más: que tratemos de poner 

paz entre los desunidos. Y también aquí señala un premio espiritual. 

¿Qué premio? El que ellos serán llamados hijos de Dios. En verdad, ésa 

fue la obra del unigénito: unir a los distantes y reconciliar a los que es-

taban en guerra.» (S. JUAN CRISÓSTOMO, Homilías sobre el Evangelio 

de Mateo, 15, 5; PG 57, 228). 

 

Y los que no son “hijos de Dios”, ¿de quién son hijos? -Son hijos 

de este mundo, donde reina el hacha, la espada, la lanza, los tanques, mi-

siles y toda máquina de guerra conducida por Satanás. Éstos, que no son 

“hijos de Dios”, son hijos del demonio (cf. Jn. 8, 44). 

 

“Bienaventurados los perseguidos (dediwgmevnoi) por causa de la 

justicia”: Esta bienaventuranza recuerda las persecuciones y desprecios 

que sufrirán los seguidores de Jesucristo de parte de los mundanos, los 

fracasados de la humanidad. 

 

Como resultan hasta escandalosas las persecuciones injustificadas 

y tenebrosas de los mundanos, Jesús quiere prevenir y alentar a padecerlas 

con ánimo concertado. Estas persecuciones son un distintivo de los au-

ténticos hijos de la Iglesia. 

 

“Porque de ellos es el Reino de los cielos”: Serán premiados con 

el Reino de los Cielos de un modo especial, pues como fueron desechados 

de este mundo por los mundanos, Dios les entrega el mundo venidero en 

propiedad. 

 

“Bienaventurados vosotros cuando os insulten, y os persigan, y 

os calumnien de cualquier modo por mi causa”: Este verso no es una 

nueva bienaventuranza, sino una explanación del verso precedente. 

 

“Estad alegres y contentos, porque vuestra recompensa será 

grande en el cielo”: Las buenas obras son merecedoras de la gloria, ya 

que aquí el premio eterno se propone como recompensa de los trabajos 

sufridos en este mundo por causa del Evangelio. El ejemplo de los profe-

tas debe animar al padecimiento alegre. 



DOMINGO IV DEL TIEMPO ORDINARIO   19 

 

«TURBACIÓN TERRENA FRENTE A LA GLORIA CELESTIAL. 

Sopesad la vergüenza terrenal frente a la gloria celestial, y mirad 

si no es mucho más leve lo que sufrís en la tierra que lo que esperáis en 

el cielo. Pero quizás puedes decir: ¿Quién puede alegrarse cuando es 

injuriado? ¿Quién puede en ese momento, no sólo soportar, sino ale-

grarse magnánimamente? La respuesta es que aquél no se deja seducir 

por la gloria vana. Verdaderamente quien desea las cosas del cielo no 

teme las afrentas de la tierra. Y no se preocupa de lo que digan los hom-

bres sobre él, sino sólo de cómo lo juzga Dios. Pero aquel que se alegra 

con la alabanza de los hombres, cuanto se alegra, así se entristece. Y el 

que se entristece por causa de los hombres, cuanto se contrista, tanto se 

alegra. Quien no se alza por la alabanza, no se hunde por los reproches. 

Donde cada uno busca su gloria, allí tiene el reproche. Quien busca la 

gloria en la tierra, tiene en la tierra la confusión. Y el que no busca la 

gloria, a no ser sólo la de Dios, ése no teme la confusión, sólo el juicio 

de Dios. Si el soldado soporta el peligro de la guerra en tanto que espera 

el botín de la victoria, cuánto más vosotros no debéis temer las afrentas 

del mundo, vosotros que esperáis el premio del reino celestial.» (ANÓ-

NIMO, Obra Incompleta sobre el Evangelio de Mateo, 9; PG 56, 684). 

 

Jesús te anima al sufrimiento y resignación con gozo y alegría, por-

que la recompensa que te espera en el cielo es grandísima y no se puede 

equiparar con los fugaces sufrimientos del mundo presente: 

 

«Porque estimo que los sufrimientos del tiempo presente no son 

comparables con la gloria que se ha de manifestar en nosotros.» (Rom. 

8, 18). 
 

«En efecto, la leve tribulación de un momento nos produce, sobre 

toda medida, un pesado caudal de gloria eterna.» (2 Cor. 4, 17). 

 


