
DOMINGO II DEL TIEMPO ORDINARIO 

CICLO A 

2ª Lectura (1 Cor. 1, 1-3) 

 



DOMINGO II DEL TIEMPO ORDINARIO 2 

 

“Gracias y paz os dé Dios, nuestro Padre, y Jesucristo, nuestro 

Señor” 

 

«Yo, Pablo, llamado a ser apóstol de Jesucristo por voluntad de 

Dios, y Sóstenes, nuestro hermano, escribimos a la Iglesia de Dios en 

Corinto, a los consagrados por Jesucristo, al pueblo santo que él llamó 

y a todos los demás que en cualquier lugar invocan el nombre de Jesu-

cristo, Señor nuestro y de ellos. 

La gracia y la paz de parte de Dios, nuestro Padre, y del Señor 

Jesucristo sean con vosotros.» (1 Cor. 1, 1-3). 

 

“Yo, Pablo, llamado a ser apóstol de Jesucristo por voluntad de 

Dios”: En esta carta no te cabe la menor duda de quién pudo escribirla. 

Se presenta a sí mismo su autor: “Yo, Pablo”. 

 

Se presenta S. Pablo en su calidad de elegido, “llamado” por Dios, 

pues nadie se puede arrogar esta dignidad de apóstol. Como apóstol que 

es S. Pablo, escribe con autoridad, porque la tiene recibida de Dios: 

 

«UN APÓSTOL. 

Cuando escribe a los romanos empieza de otra manera, porque 

otro es el motivo para escribirles… En este texto es llamado apóstol, es 

decir, enviado a los gentiles por voluntad de Dios. Pablo se refiere a 

aquellos a quienes Cristo no había enviado y, en consecuencia, no era 

verdadera su predicación… Pues habían surgido muchas sectas que in-

terpretaban el Evangelio de Cristo a su arbitrio, de las que existían to-

davía ramas sin fruto, y cuyos defensores alborotaban a las Iglesias. En 

esta carta el Apóstol escribe de todo lo que se opone a las herejías, y se 

presenta como el verdadero predicador, porque, por voluntad de Dios, 

ha sido enviado por Cristo.» (AMBROSIÁSTER, Comentario a la Primera 

Carta a los Corintios; CSEL 81/2, 4). 

 

La condición de “apóstol” en S. Pablo queda orientada por el ge-

nitivo: “de Jesucristo”, y desautoriza toda pretensión sustitutiva del Se-

ñor. ¡Nadie puede desplazar el liderazgo del Señor por líderes humanos o 

angélicos! Y se presta a mucha confusión el afán de ciertas instituciones 

religiosas promocionando fanáticamente a su líder. 

 



DOMINGO II DEL TIEMPO ORDINARIO   3 

El seguimiento de la voluntad de Dios será lo que fortalecerá a S. 

Pablo en los momentos delicados de la persecución por causa del Reino 

de los Cielos. Sintiéndote en el lugar que te corresponde y amparado por 

Nuestro Señor Jesucristo, ¿qué puedes temer, o qué te puede deprimir? 

 

“Y Sóstenes, nuestro hermano”: “Sóstenes” no recibe el título de 

apóstol, como sí lo reciben otros como S. Pedro (1 Cor. 9, 5; Gál. 1, 18), 

Santiago (Gál. 1, 19), Andrónico y Junia (Rom. 16, 7), Apolo (1 Cor. 4, 

9), Bernabé (1 Cor. 9, 6) y los Doce apóstoles (1 Cor. 15, 7). 

 

De la misma manera que “Sóstenes”, Timoteo y Tito tampoco re-

ciben el título de apóstoles. Parece que el título de “apóstol” se lo reserva 

S. Pablo para los discípulos que fueron llamados directamente por Nues-

tro Señor Jesucristo, no por mediación de otros apóstoles o discípulos del 

Señor. 

 

Parece que este “Sóstenes” viene a ser el mismo que S. Lucas men-

ciona en los Hechos de los Apóstoles sufriendo persecución por el nom-

bre del Señor Jesucristo: 

 

«Entonces todos ellos agarraron a Sóstenes, el jefe de la sinagoga, 

y se pusieron a golpearlo ante el tribunal sin que a Galión le diera esto 

ningún cuidado.» (Hech. 18, 17). 

 

La mención a “hermano”, referida a “Sóstenes”, da a entender que 

no era un mero cristiano, sino que se le supone un estrecho colaborador 

en las tareas apostólicas de S. Pablo. 

 

“Escribimos a la Iglesia de Dios en Corinto”: Se está refiriendo 

S. Pablo con el nombre de “Iglesia” al pueblo de Dios, es decir, a la 

asamblea litúrgica. En la antigüedad se refería especialmente a la peregri-

nación del pueblo de Dios por el desierto tras la salida de Egipto. 

 

No se trata de “la Iglesia de Corinto”, como federada con otras 

Iglesias, pues multiplicaríamos el número de Iglesias, cuando en realidad 

sólo hay una Iglesia. Se trata más bien de toda la Iglesia “que está en 

Corinto” y en cada corazón de los fieles de Corinto. 

 

“A los consagrados por Jesucristo”: S. Pablo escribe a “la Iglesia 

de Dios”; es decir, a los “consagrados por Jesucristo” (ungidos con su 

Sangre sacratísima). Un cristiano no se entiende si no es un consagrado, 



DOMINGO II DEL TIEMPO ORDINARIO 4 

un santo. Si su vida es profana ha perdido su vocación a la Iglesia del 

Señor, se ha paganizado: se ha perdido. 

 

Esta consagración eclesial se hace en el bautismo. Viene a ser una 

participación en la filiación divina, gracias a Nuestro Señor Jesucristo. El 

cristiano, por el mero hecho de ser bautizado, ha entrado en un territorio 

sagrado. Sería una traición a Dios salirse de esta órbita sagrada para pa-

ganizarse en las realidades mundanas. 

 

“Al pueblo santo que él llamó”: Estos “consagrados por Jesu-

cristo” mediante el bautismo son los que forman el “pueblo santo” de 

Dios. Esta asamblea santa (“pueblo santo”) ya había sido mencionada en 

el Antiguo Testamento: 

 

«El primer día tendréis reunión sagrada; también el día séptimo 

os reuniréis en reunión sagrada. Ningún trabajo se hará en esos días, 

salvo la comida para cada uno. Esto es lo único que podréis hacer.» (Éx. 

12, 16). 
 

«Habla a los israelitas y diles: Solemnidades de Yahveh que con-

vocaréis como asambleas santas. Estas son mis solemnidades: Seis días 

se trabajará, pero el séptimo día será de descanso completo, reunión sa-

grada en que no haréis trabajo alguno. Será descanso de Yahveh donde-

quiera que habitéis. Estas son las solemnidades de Yahveh, las reuniones 

sagradas que convocaréis en las fechas señaladas.» (Lev. 23, 2-4). 
 

«El día séptimo tendréis reunión sagrada; no haréis ningún tra-

bajo servil.» (Núm. 28, 25). 

 

La nueva “asamblea santa”, el nuevo “pueblo santo”, es ahora la 

Iglesia del Señor. Todo bautizado, adquirido con la sangre de Nuestro 

Señor Jesucristo, pertenece al “pueblo santo”. 

 

La santidad ontológica adquirida por el bautismo, la puede perder 

el cristiano por el pecado personal grave, pero sigue perteneciendo al 

“pueblo santo”. Volvería a recuperar esa santidad personal mediante el 

sacramento de la penitencia, la confesión. Sólo dejaría de pertenecer al 

“pueblo santo”, la Iglesia, por la apostasía o la excomunión. 

 

“Y a todos los demás que en cualquier lugar invocan el nombre 

de Jesucristo, Señor nuestro y de ellos”: Se extiende un poco más S. 



DOMINGO II DEL TIEMPO ORDINARIO   5 

Pablo y saluda también a los que invocan el “nombre de Jesucristo” y 

están en vías de santidad. 

 

Entre todos los cristianos formamos una sola Iglesia. Se subraya la 

unidad de culto entre los cristianos. S. Pablo alude a la necesidad de unión 

que debe existir en el cuerpo de Cristo Jesús. Y nada ni nadie puede sus-

tituir al Señor invocando otro nombre. 

 

Resulta un tanto enfatizada en S. Pablo la expresión “de ellos”, 

para dar a entender que no se debe hacer distinción entre ninguno de los 

que “invocan en nombre de Jesucristo”. 

 

“La gracia y la paz de parte de Dios, nuestro Padre, y del Señor 

Jesucristo sean con vosotros”: S. Pablo desea para los santos “la gracia 

y la paz” del Santo, Dios. 

 

Anuncia aquí S. Pablo la misión de todo apóstol de Nuestro Señor 

Jesucristo: proclamar “la gracia y la paz”. 

 

Parece que S. Pablo, con el término “gracia (cavriV)”, está alu-

diendo al saludo de los griegos, y con el término “paz (shalon, uJmi:n)”, 

alude al saludo de los judíos. Supone el universalismo del saludo de toda 

la humanidad reconciliada en Cristo: 

 

«En efecto, todos los bautizados en Cristo os habéis revestido de 

Cristo: ya no hay judío ni griego; ni esclavo ni libre; ni hombre ni mujer, 

ya que todos vosotros sois uno en Cristo Jesús.» (Gál. 3, 27-28). 

 

La mención a “Dios, nuestro Padre”, y al “Señor (Kurivou) Jesu-

cristo”, separados por la cópula “y”, expresa con intencionalidad paulina 

la igualdad de las dos divinas personas. 

 

Para un mundo dominado por el odio y la violencia, el anuncio de 

“la gracia y la paz” por boca de S. Pablo es como una luz en medio de 

las tinieblas seculares, y hasta milenarias, en las que había maquinado el 

enemigo de Dios y de los hombres, Satanás. Con esta antorcha cristiana, 

encendida por Cristo Jesús, podrán los corintios derrotar las potencias del 

mal, o mejor, podrá Cristo Jesús derrotar las potencias del mal por medio 

de los corintios humildes y fieles al Evangelio anunciado por S. Pablo. 



DOMINGO II DEL TIEMPO ORDINARIO 6 

3ª Lectura (Jn. 1, 29-34) 

 

 

“Este es el Cordero de Dios que quita el pecado del mundo” 

 

«En aquel tiempo, al ver Juan a Jesús que venía hacia él, ex-

clamó: –Éste es el Cordero de Dios, que quita el pecado del mundo. Éste 

es aquel de quien yo dije: “Tras de mí viene un hombre que está por 

delante de mí, porque existía antes que yo”. Yo no lo conocía, pero he 

salido a bautizar con agua, para que sea manifestado a Israel. 

Y Juan dio testimonio diciendo: –He contemplado al Espíritu que 

bajaba del cielo como una paloma y se posó sobre él. Yo no lo conocía, 

pero el que me envió a bautizar con agua me dijo: Aquel sobre quien 

veas bajar el Espíritu y posarse sobre él, ése es el que ha de bautizar con 

Espíritu Santo. 

Y yo lo he visto, y he dado testimonio de que éste es el Hijo de 

Dios.» (Jn. 1, 29-34). 

 

“Al ver Juan que venía Jesús hacia él, exclamó”: El acercamiento 

de Jesús a la vida del cristiano lo hace prorrumpir en un canto de alabanza 

al Cordero inocente de Dios, que quita ese pecado, que tiene postrada a la 

humanidad. 

 

“Jesús que venía”: En esta ocasión no se trata de la ida de Jesús 

para ser bautizado por S. Juan, sino que se trata del regreso de Jesús del 

Monte de la Cuarentena, donde se había introducido a impulsos del Espí-

ritu Santo, después de su bautismo, para ser tentado por el diablo: 



DOMINGO II DEL TIEMPO ORDINARIO   7 

 

«Entonces Jesús fue llevado por el Espíritu al desierto para ser 

tentado por el diablo.» (Mt. 4, 1). 

 

▪ “Jesús que venía hacia él”: Jesús busca al profeta. La iniciativa 

es divina: ¡déjate hallar! 

▪ “Al ver Juan a Jesús”: Atención humana: ¡arrójate en sus bra-

zos! 

▪ “Este es el Cordero”: Reacción sintética. No hay otro Salvador: 

¡búscalo! 

 

“Exclamó”: A impulsos del Espíritu, Juan no pudo por menos que 

soltar su lengua y decir lo que llevaba en su corazón. 

 

“Este es el Cordero de Dios”: 

 

▪ El pueblo de Israel ofrecía corderos para quitar los pecados del 

pueblo de Israel, no los del mundo entero, a quien despreciaba: 

¡perversa pretensión! 

▪ Jesús es el Cordero de Dios que quita no sólo los pecados del 

pueblo de Israel, sino los pecados de todos los pueblos de la 

tierra: ¡divino latrocinio! 

▪ Jesús te quita tu peste y te da su salud: ¡divina donación! 

▪ Los hombres quitamos a Jesús la salud: 

«En vano e inútilmente mi vigor he gastado.» (Is. 49, 4). 

▪ Los hombres le damos a Jesús la peste: 

«¡Y con todo eran nuestras dolencias las que él llevaba 

y nuestros dolores los que soportaba! Nosotros le tuvimos por 

azotado, herido de Dios y humillado. Él ha sido herido por 

nuestras rebeldías, molido por nuestras culpas. Él soportó el 

castigo que nos trae la paz, y con sus cardenales hemos sido 

curados.» (Is. 53, 4-5). 

 

“Que quita el pecado del mundo”: La actividad profética está en-

caminada a presentar al “Cordero de Dios, que quita el pecado del 

mundo”. El original griego podría traducirse como “carga sobre sí el pe-

cado del mundo”. En realidad, éste fue el proceder de Jesús para con los 

pecados de los hombres. Jesús quita los pecados echándolos sobre sí, y se 

despoja de su propia vida echándola sobre el mundo para que la tenga 

entera. 



DOMINGO II DEL TIEMPO ORDINARIO 8 

 

“Quita”: Está en tiempo presente. Indica la virtualidad y acción 

constante de este Cordero: ayer, hoy y siempre será extirpado el pecado 

del hombre, con tan sólo acogerse con arrepentimiento a la misericordia 

de su divino perdón. Por tanto, ten siempre confianza de que tu pecado 

será siempre perdonado, no por tu devoción, sino por su Divina Miseri-

cordia. 

 

“El pecado”: En singular y con artículo tiene sentido universal. Se 

refiere a todo acto humano que sea ofensa del Creador. Tanta generosidad 

no puede por menos que levantar al hombre en confianza a su Creador y 

Señor. 

 

“Del mundo”: Con esta expresión se confirma el sentido universal 

del perdón. Si con el cordero de la pascua judía se pretendía quitar los 

pecados del pueblo judío, este Cordero de Dios quita todos los pecados 

(“el pecado del mundo”), de todos los hombres, no sólo de los judíos. 

 

“Éste es aquel”: Con estas palabras queda condensada toda la la-

bor pastoral de S. Juan Bautista: ha indicado quién es el Mesías esperado 

que quita los pecados de los hombres. 

 

“De quien yo dije”: En tiempo pasado. Es una alusión al testimo-

nio que anteriormente había dado S. Juan en el bautismo de Jesús. No se 

trata, por tanto, en este momento, del bautismo de Jesús, sino del retorno 

del Monte de la Cuarentena. 

 

“Tras de mí viene un hombre”: Juan está al servicio del que viene 

detrás, y por ello fija su mirada en Jesús, que viene. Su misión no tiene 

entidad propia, es más bien una misión respectiva, viene de Dios, al que 

ha de anunciar sin aditamentos personales. 

 

“Que está por delante de mí”: No tiene un sentido cronológico, 

sino de dignidad; por eso algunos traducen: “superior a mí”. La vida de 

S. Juan Bautista está al servicio de Dios en exclusiva, no pone por delante 

de Jesús nada propio ni nada creado. Jesús es todo para S. Juan, y, sin 

Jesús, todo es nada. Delante del Bautista está el Mesías. 

 

“Porque existía antes que yo”: Juan reconoce la preexistencia de 

Jesús y su calidad ontológica superior, es decir, reconoce la divinidad de 



DOMINGO II DEL TIEMPO ORDINARIO   9 

Jesús. La expresión “existía antes que yo” es una alusión explícita a la 

eternidad de Dios en la persona Jesús. 

 

“Yo no le conocía”: Esta dificultad, que preocupó en la antigüedad 

cristiana, tuvo su explicación satisfactoria. Cuando el Evangelista S. Juan 

dice que el Bautista no conocía a Cristo Jesús, se está refiriendo a un tipo 

de conocimiento oficial (ministerial) pues todavía no constaba testimonio 

alguno público desde el que poder probar la mesianidad de Jesús. Pero S. 

Juan Bautista sí tenía el conocimiento personal privado de Jesús que le 

atribuye el Evangelio de S. Mateo. 

 

Para entendernos, con nuestra mentalidad occidental podría haber 

dicho S. Juan Bautista: “Yo no tenía todavía encargo de anunciar al Me-

sías”. 

 

Si S. Juan Bautista se resistió a bautizar a Jesús era porque lo había 

conocido como Mesías: 

 

«Entonces aparece Jesús, que viene de Galilea al Jordán donde 

Juan, para ser bautizado por él. Pero Juan trataba de impedírselo di-

ciendo: “Soy yo el que necesita ser bautizado por ti, ¿y tú vienes a mí?”» 

(Mt. 3, 13-14). 

 

Desde este momento el Bautista es testigo público del Mesías. Ha-

bla de lo que ha visto y habla con investidura pública. 

 

“Pero he salido a bautizar con agua”: No espera S. Juan a ser 

investido para salir a predicar la conversión y bautizar a los convertidos. 

Tampoco esperes tú a que baje un ángel del cielo para moverte a algo 

bueno: ¡comienza ya! 

 

Es verdad que tiene poca entidad el elemento material que em-

pleará el Bautista para bautizar, pero es lo que tenemos a nuestra disposi-

ción los seres humanos. Dios se conformará con tu propia nada puesta a 

su disposición, luego se encargará Él de llenártela de su Espíritu Santo. 

 

“Para que sea manifestado a Israel”: Esta expresión parece una 

evocación del Antiguo Testamento donde se establecen desposorios junto 

a las aguas: 

 

«LOS DESPOSORIOS POR MEDIO DEL BAUTISMO. 



DOMINGO II DEL TIEMPO ORDINARIO 10 

Eleazar dio a Rebeca como esposa [a Isaac] junto al agua de los 

pozos (cf. Gén. 24, 1-67); Jacob hizo lo mismo con Raquel (cf. Gén. 29, 

1-21) y Moisés respecto a Séfora (cf. Éx. 2, 16, 21). Todos fueron figuras 

de nuestro Señor que desposó a su Iglesia en las aguas del Jordán (cf. Ef. 

5, 22-23). Lo mismo que Eleazar, junto a la fuente, mostró a Rebeca a su 

señor Isaac, que avanzaba por el campo a su encuentro, así también 

Juan, desde la fuente del río Jordán, mostró a nuestro Señor: “éste es el 

Cordero de Dios que quita el pecado del mundo” (Jn. 1, 29).» (S. EFRÉN 

DE NISIBI, Comentario al Diatessaron, 3, 17; CSCO 137, (Scrip. arm. 1) 

45). 

 

El amor a su pueblo le llevó al Bautista a predicar y bautizar. El 

amor a la Iglesia debe moverte a ti a evangelizar hasta tu último aliento 

de vida terrena. La materia de predicación no es otra que el testimonio 

sobre Cristo Jesús: que quede de manifiesto quién tiene realmente entidad 

para todas las gentes; por tanto, no inventes nada ni te pongas a ocupar el 

lugar de Cristo Jesús; sencillamente, transmite a tus hermanos lo que has 

recibido de Dios. 

 

“Y Juan dio testimonio diciendo”: El testimonio ministerial del 

Bautista terminó siendo martirial. La vida entera del Bautista es un testi-

monio de Cristo Jesús, como le corresponde a cualquier naturaleza 

creada. Es una proclamación de lo que debe ser una vida cristiana, pero 

también es una censura de cualquier vida mundana. ¿No es una vergüenza 

que un ser humano dé testimonio del mundo, en lugar de dar testimonio 

de Dios? 

 

“He contemplado al Espíritu que bajaba del cielo como una pa-

loma”: Las alas de la paloma escenifican la imposición de manos con las 

que se trasmite el Espíritu. Se trata de la escenificación de aquel acto 

creador primigenio. Por tanto, asistes a una nueva creación: 

 

«Un viento (Espíritu) de Dios incubaba por encima de las aguas.» 

(Gén. 1, 2). 

 

La imagen de la gallina incubando los huevos, de los que saldrá su 

nidada, es imagen de la creación. En nuestro caso estamos ante una nueva 

creación, es decir, ante la restauración de la humanidad rota por la preva-

ricación de Adán y Eva. Por tanto, Jesús restaura la humanidad caída. 

 



DOMINGO II DEL TIEMPO ORDINARIO   11 

▪ Las alas de la paloma escenifican una consagración: es una im-

posición de manos con la que se transmite el Espíritu Santo. 

▪ El Espíritu Santo desciende para lavarte el cerebro. 

▪ El Espíritu Santo desciende para desprofanizarte. 

▪ El Espíritu Santo desciende para desmundanizarte. 

▪ El Espíritu Santo desciende para quitarte apetencias terrenas le-

tales. 

▪ El Espíritu Santo, abierto el cielo, baja a la tierra para reconci-

liar al hijo con el Padre. 

▪ Desde este momento eres hijo. 

 

Con el bautismo quedaste consagrado para Dios. Desde este mo-

mento has quedado segregado de lo profano, de lo mundano: tu aptitud es 

solamente para lo santo, pues estás lleno del Espíritu Santo. ¡De qué es-

píritu está lleno el que no lo está del Santo! 

 

▪ Después del diluvio Noé soltó una paloma. 

▪ Después del naufragio universal de la humanidad aparece la 

paloma. 

 

▪ La paloma incubaba el caos para hacer el cosmos. 

▪ El Espíritu Santo purifica en Jesús el caos de la humanidad para 

divinizarla. 

 

Después de la humillación de Cristo Jesús en el bautismo, viene su 

glorificación de parte del Padre y del Espíritu Santo. 

 

La acción del Espíritu Santo es creadora, al paso que la acción del 

espíritu mundano es destructora: guerras, latrocinios, extorsiones, abor-

tos, eutanasias, impudicicias… 

 

Dos órdenes mundiales aparecen en la historia, el de Adán y el del 

Espíritu Santo. Los hijos de Satanás optan por el orden adamítico, que ha 

quedado cristalizado en el mundo, y los hijos de Dios optan por el orden 

cristiano, que ha quedado cristalizado en la Iglesia. No te dejes engañar 

ahora tú con esa pretensión del “nuevo orden mundial”, que no es más 

que un diabólico desorden. 

 

“Y se posó sobre él”: Al igual que la paloma de Noé se posó en su 

mano, el Espíritu Santo, en forma de paloma, se posó sobre la cabeza de 

Cristo Jesús: 



DOMINGO II DEL TIEMPO ORDINARIO 12 

 

«Soltó (Noé) a la paloma, para ver si habían menguado ya las 

aguas de la superficie terrestre. La paloma, no hallando donde posar el 

pie, tornó donde él, al arca, porque aún había agua sobre la superficie 

de la tierra; y alargando él su mano, la asió y metiola consigo en el 

arca.» (Gén. 8, 8-9). 

 

Han cesado las aguas del castigo del hombre por su pecado, como 

lo anuncia la paloma: al igual que Noé entendió, a causa de la paloma, 

que habían cesado las aguas del diluvio, el Bautista dio testimonio de que 

estaba contemplado en la Paloma el fin del mal, anegado por las aguas 

del bautismo. 

 

El Espíritu de Dios que incubaba en los orígenes para sacar ade-

lante su creación (cf. Gén. 1, 1), levantó el vuelo y se alejó de este suelo 

que se había vuelto infecto y maldito (cf. Gén. 3, 17). Ahora continúa el 

Espíritu Santo su acción creadora, pero en otro territorio, sobre Cristo Je-

sús, es decir, en su Iglesia. ¡Ten cuidado no se te pase la vida alejado de 

la acción del Espíritu de Dios! 

 

“Yo no lo conocía”: De nuevo reitera el Bautista el secreto que 

guardaba en su corazón en relación con la manifestación pública del Me-

sías. Aunque sí lo conocía, no había llegado el momento de darlo a cono-

cer. 

 

“Pero el que me envió a bautizar”: ¿Quién envió a bautizar a S. 

Juan? –Nada dice el Evangelio. Sin duda se trata del mismo impulso que 

en el seno de su madre le hizo saltar de alegría: 

 

«En cuanto oyó Isabel el saludo de María, saltó de gozo el niño en 

su seno.» (Lc. 1, 41). 

 

El Bautista no hubiera osado iniciar su vida pastoral sin la anuencia 

divina, mucho menos con la particularidad carismática de bautizar con 

agua a las gentes. 

 

“Con agua”: Este bautismo “con agua” de S. Juan, apunta al otro 

bautismo definitivo que traerá Cristo Jesús y que será con Espíritu Santo. 

El bautismo de Jesús es superior al bautismo del Bautista, como es 



DOMINGO II DEL TIEMPO ORDINARIO   13 

superior el Espíritu de Jesús al agua de S. Juan. Queda suficientemente 

diferenciada la antigua y la nueva economía de la salvación. 

 

La salvación por medio del agua estaba ya preconizada en el 

Antiguo Testamento: 

 

CREACIÓN DILUVIO 

(Nueva creación) 

BAUTISMO 

(Nuestra nueva crea-

ción) 

 40 días y 40 noches 

de lluvia como pre-

paración para una 

nueva creación. 

40 días y 40 noches de 

ayuno y penitencia 

como preparación para 

nuestra nueva crea-

ción. 

La creación co-

mienza con nada, 

tan sólo agua. 

La nueva creación 

comienza con nada, 

tan sólo agua. 

Nuestra nueva crea-

ción comienza con 

nada, tan sólo agua. 

El Espíritu de Dios 

se cernía sobre el 

agua. 

El Espíritu de Dios se 

cernía sobre el agua. 

El Espíritu de Dios 

viene a nosotros por el 

agua. 

 

“Me dijo: Aquel sobre quien veas bajar el Espíritu y posarse so-

bre él, ése es”: El corazón del Bautista estaba polarizado por el Mesías. 

Sus ansias santas de verlo actuar públicamente propiciaron el que el Es-

píritu Santo le indicase el momento oficial en que comenzaba su andadura 

apostólica. 

 

La humanidad entera, como el Bautista, tiene impreso en su cora-

zón el anhelo de lo divino. Descubrirás el lugar divino en el que puede 

descansar tu corazón por la presencia del Espíritu. Aquí te aquietarás: ha-

brás llegado a la Iglesia, cuya cabeza no es otra que el Mesías, y cuyos 

miembros los formamos todos los pobres pecadores, hijos de Adán y Eva, 

que han pasado a ser hijos de Jesús y María. Fuera de aquí, como ocurre 

en las sectas, en la vida mundana, en la vida viciosa, etc., no hay aquie-

tarse, sino alboroto interior y exterior. Pero la presencia del Espíritu Santo 

indica el lugar trinitario, como en los orígenes antes del pecado de Adán 

y Eva: 

 

«CRISTO RECIBE EL ESPÍRITU PARA QUE NOSOTROS PODAMOS RE-

CIBIR EL ESPÍRITU. 



DOMINGO II DEL TIEMPO ORDINARIO 14 

La divina Escritura testifica que el hombre ha sido creado a ima-

gen y semejanza de Dios (cf. Gén. 1, 27), que está por encima de todo… 

Al mismo tiempo, el Espíritu Santo le dio la vida y le dejó impresa su 

impronta divina (cf. Gén. 2, 7)… Pero después, más tarde, con la trans-

gresión del pecado se ofuscó para siempre la semejanza con Dios, y la 

impronta divina ya no era limpia, sino que de alguna manera se desfiguró 

y fue oscurecida por las tinieblas a causa de la transgresión. Pero como 

el género humano crecía inmensamente y el alma de todos se encontraba 

devastada, la naturaleza humana fue destituida de la antigua gracia. El 

Espíritu se alejó del hombre definitivamente y el ser racional cayó en una 

extrema irracionalidad, hasta el punto de ignorar quién lo había creado. 

Mas el Artífice del universo, después de haber tenido paciencia durante 

mucho tiempo, al final tuvo misericordia y determinó reunir el rebaño 

que vagaba sobre la tierra para atraerlo hacia el cielo, y determinó res-

tablecer a la humanidad la primitiva imagen por medio del Espíritu, pues 

la impronta divina no podía brillar más como al principio. Veamos ahora 

cuál fue el plan divino y cómo había impreso en nosotros la gracia inma-

culada o cómo echó raíz nuevamente el Espíritu entre los hombres de 

forma que la naturaleza [humana] fuera restituida al primer estado… 

Puesto que el primer Adán no había conservado la gracia que Dios 

le había concedido, Dios Padre nos envió desde el cielo al segundo Adán. 

Nos mandó a su propio Hijo, que se hizo semejante a nosotros, que no 

conocía cambio ni mutación ni tampoco el pecado (cf. 2 Cor. 5, 21), para 

que, lo mismo que por la desobediencia del primero nos atrajimos la ira 

divina, así también, por la obediencia del segundo, ahuyentáramos la 

maldición y acabaran sus males (cf. Rom. 5, 19)… Pienso yo que éste fue 

el motivo por el que el bienaventurado Bautista añadió con provecho: 

“He visto el Espíritu que bajaba del cielo [como una paloma] y perma-

necía sobre Él” (Jn. 1, 32). Había huido de nosotros por culpa del pe-

cado, y el que no conocía el pecado se hizo como uno de nosotros, con el 

objeto de acostumbrar al Espíritu a permanecer en nosotros, sin tener en 

sí mismo ningún motivo para marchar o retirarse. Por eso recibió al Es-

píritu, para comunicárnoslo y restablecer a la naturaleza [humana] en el 

antiguo bien.» (S. CIRILO DE ALEJANDRÍA, Comentario al Evangelio de 

Juan, 2, 1; Pusey 1, 182-186). 

 

“El que ha de bautizar con Espíritu Santo”: La acción de Jesús 

sobre su Iglesia no puede ser más benéfica: 

 

«Os lo enviaré (al Espíritu Santo): y cuando él venga, convencerá 

al mundo en lo referente al pecado, en lo referente a la justicia y en lo 



DOMINGO II DEL TIEMPO ORDINARIO   15 

referente al juicio; en lo referente al pecado, porque no creen en mí; en 

lo referente a la justicia porque me voy al Padre, y ya no me veréis; en 

lo referente al juicio, porque el Príncipe de este mundo está juzgado. 

Mucho tengo todavía que deciros, pero ahora no podéis con ello. Cuando 

venga él, el Espíritu de la verdad, os guiará hasta la verdad completa.» 

(Jn. 16, 7-13). 

 

¿Qué más puedes desear en este mundo que no encuentres en la 

Iglesia fundada por Cristo Jesús? 

 

El bautismo de S. Juan difiere infinito del bautismo de Cristo Jesús. 

Pero el bautismo de Cristo Jesús quedó en depósito en su Iglesia para ser 

administrado por sus discípulos, de aquí que la grandeza del más pequeño 

de la Iglesia sea mayor que Juan: 

 

«No ha surgido entre los nacidos de mujer uno mayor que Juan el 

Bautista; sin embargo, el más pequeño en el Reino de los Cielos es ma-

yor que él.» (Mt. 11, 11). 

 

“Y yo lo he visto”: Parece que solamente el Bautista es quien ve al 

Espíritu Santo en forma de paloma, no el pueblo: 

 

«JUAN TIENE UNA VISIÓN PROFÉTICA. 

Aquí resulta evidente que el Espíritu que desciende en forma de 

paloma sobre el Señor ya bautizado, no fue visto por todos los presentes, 

sino sólo por Juan, en una especie de visión espiritual. Del mismo modo, 

de entre toda la gente, sólo los profetas solían ver aquellas cosas que 

para los demás eran invisibles. Habría sido superfluo decir que Juan tes-

tificó así: “Yo he visto el Espíritu”, si todos los presentes hubieran tam-

bién participado en la visión.» (TEODORO DE MOPSUESTIA, Comentario 

al Evangelio de Juan, 1, 1, 32; CSCO 4/3, 45-46). 

 

Queda grabado en la retina del Bautista este momento dichoso de 

su vida, que lo fortalecerá hasta la inmolación martirial. Tiene S. Juan la 

misma experiencia que tuvo el anciano Simeón cuando la Virgen SS. pre-

sentó a su Hijo en el Templo: 

 

«Ahora, Señor, puedes, según tu palabra, dejar que tu siervo se 

vaya en paz; porque han visto mis ojos tu salvación.» (Lc. 2, 29-30). 

 



DOMINGO II DEL TIEMPO ORDINARIO 16 

Cuando un alma ha tenido la experiencia del paso de Dios por su 

vida, ha quedado transmutada en criatura nueva. Y mientras que no llegue 

este intenso y feliz momento debes trabajar cuanto esté en tu mano para 

disponerte intensamente para que Dios se digne tomarte de la mano y lle-

varte a la consumación plena. 

 

Si Adán se escondió con su esposa Eva entre las higueras del Pa-

raíso para no ver a Dios, ahora un representante de Adán anuncia que por 

fin de nuevo el hombre ha visto a Dios: 

 

«Oyeron luego el ruido de los pasos de Yahveh Dios que se pa-

seaba por el jardín a la hora de la brisa, y el hombre y su mujer se ocul-

taron de la vista de Yahveh Dios por entre los árboles del jardín.» (Gén. 

3, 8-9). 

 

“Y he dado testimonio”: San Juan no podía por menos que predicar 

al Hijo de Dios. Era un fuego que le ardía en su interior, como le ardía al 

profeta Jeremías: 

 

«Yo decía: “No volveré a recordarlo, ni hablaré más en su Nom-

bre.” Pero había en mi corazón algo así como fuego ardiente, prendido 

en mis huesos, y aunque yo trabajaba por ahogarlo, no podía.» (Jer. 20, 

9). 

 

La negación de Dios por parte de Adán está siendo rectificada por 

el Bautista. Ahora Dios será confesado por los hombres que están en 

Cristo Jesús. Pero un testimonio de lo divino fuera de Cristo Jesús sigue 

siendo una negación de Dios. 

 

“De que éste es el Hijo de Dios”: El conocimiento que S. Juan 

Bautista tiene de la preexistencia de Cristo Jesús, así como su humildad 

profunda ante Jesús, sólo se explican si en el Mesías hombre ha visto el 

Bautista también a Dios. 

 


